
 

Recibido: 20/09/2025. Aceptado: 27/11/2025. 
DOI: https://doi.org/10.5281/zenodo.18101149  

 

 

 

 

«HOLA HOLA DIEU HOLA DEU MÍO». 

PROPUESTAS TEÓRICO-APOFÁTICAS PARA EL CANSANCIO DE 

SIGNIFICAR EN MI PAESE SALVAJE DE ÁNGELA SEGOVIA 

 

“HOLA HOLA DIEU HOLA DEU MÍO”. APOPHATIC-THEORETICAL 
PERSPECTIVES FOR THE WEARINESS OF MEANING IN MI PAESE SALVAJE BY 

ÁNGELA SEGOVIA 

      

BÁRBARA ARANGO SERRANO 
https://orcid.org/0000-0002-5659-0754 

barango@ucm.es 
UNIVERSIDAD COMPLUTENSE DE MADRID

 

 

Resumen: Este artículo explora cómo, a pesar del «giro negativo» que caracteriza el pensamiento 

posmoderno, es posible identificar y analizar rasgos poético-literarios que se constituyen como 

marcas de la afasia en el lenguaje poético. Desde la tradición de la teología negativa, la apófasis y la 

recepción de la literatura mística, se propone un estudio de Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia 

con el fin de identificar las estrategias semióticas con las que el texto remite a la experiencia inefable 

del encuentro con la divinidad. Para ello, nos centraremos en varios aspectos: el uso de la oración 

como forma poética, el motivo del hueso hioides como metonimia de la afasia, la tematización del 

proceso visionario como proceso de significación desde lo simbólico en el poema y la construcción 

de una lengua en formación. Estos recursos permiten analizar cómo a través del balbuceo, la 

xenoglosia, la ecolalia u otros mecanismos logofágicos del lenguaje se generan nuevas posibilidades 

semánticas desde el vaciamiento o la sobresaturación del signo. En suma, el trabajo propone una 

metodología descriptiva y un conjunto no excluyente de herramientas y características para rastrear 

cómo se presentan los recursos apofáticos en la poesía contemporánea. 

 

Palabras clave: logofagia, mística, ecolalia, teoría literaria, Ángela Segovia.  

 

 

https://orcid.org/0000-0002-5659-0754
mailto:barango@ucm.es


      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

94 

 

Abstract: This article explores how, despite the “negative turn” that characterises postmodern 

thought, it is possible to identify and analyse poetic-literary features that constitute marks of aphasia 

in poetic language. Drawing on the tradition of negative theology, apophasis, and the reception of 

mystical literature, we propose a study of Mi paese salvaje (2021) by Ángela Segovia to identify the 

semiotic strategies with which the text refers to the ineffable experience of encountering the divine. 

To this end, we will focus on several aspects: the use of prayer as a poetic form, the motif of the 

hyoid bone as a metonymy for aphasia, the thematisation of the visionary process as a process of 

signification from the symbolic in the poem, and the construction of a language in formation. These 

resources allow us to analyse how, through babbling, xenoglossia, echolalia, and other logophagic 

mechanisms of language, new semantic possibilities are generated from the emptying or 

oversaturation of the sign. In short, the work proposes a descriptive methodology and a non-

exclusive set of tools and characteristics to trace how apophatic resources are presented in 

contemporary poetry. 

 

Keywords: logophagia, mysticism, echolalia, literary theory, Ángela Segovia.

1. INTRODUCCIÓN Y COORDENADAS TEÓRICAS 

Quizás el primer y mayor desafío que se presenta a la hora de establecer las porosas fronteras 

entre una consideración apofática o catafática, tanto del lenguaje en general como del 

lenguaje poético, sea la cuestión de la referencialidad. Si entendemos, siguiendo a Gibbons 

(2007), que la categoría de la catáfasis —del griego kataphaino— implica hacer visible, 

nombrar e incluso catalogar tanto el mundo material como las experiencias, mientras que la 

apófasis (apophanai) se aleja de esa posibilidad de decir e implica, en relación, una «allusion to 

something by denying that it will be mentioned» (2007: 19). A pesar de que 

contemporáneamente se entienda también como figura retórica, lo primero que debemos 

preguntarnos es si estas son cualidades del lenguaje o de los objetos representables. ¿Es cada 

juego del lenguaje, en términos wittgensteinianos ([1958] 2009: 15), apofático o catafático en 

función de su adecuación al momento comunicativo y la comprensión de sus normas por 

todas las personas implicadas, o hay experiencias inherentemente comunicables frente a otras 

que no lo son?  

Los orígenes de la consideración apofática como elemento distintivo del lenguaje 

parten, con el neoplatonismo, de esa segunda consideración. En el siglo V, Pseudo-Dionisio 

de Areopagita inaugura la teología negativa con la idea de que es imposible definir la 

divinidad. Esta premisa, desarrollada en la historia del cristianismo por la mística —

Hadewijch, Margarita Porete, el Maestro Eckhart, etcétera— llega a la posmodernidad, donde 



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

95 

 

resurge la cuestión por la referencialidad. Para Derrida, la teología negativa «has come to 

designate a certain typical attitude towards language, and within it, in the act of definition 

and attribution, an attitude toward semantic or conceptual determination» (1996: 5). Esta 

concepción, que será desarrollada más adelante, se complementa con la consideración 

referencial de que cada predicado del lenguaje sería inadecuado para la aprehensión de una 

«hyperessentiality (the being beyond Being)» (4) como la divina, que Pseudo-Dionisio ya 

identifica con la hyperousiotes (ὑπερουσιότης). El problema de la consideración de 

hiperesencialidad, que Derrida plantea solo como hipótesis, sería suponer que todo aquello 

que consideramos como perteneciente a las categorías del Ser, todo lo solo esencial, y no 

hiperesencial, sería decible en tanto que sería, por otra parte, legible. De este modo, la 

pregunta será si todo lo que es es legible y decible en términos catafáticos.      

Para la teología negativa tradicional habría una sustancia innombrable que requeriría 

de la apófasis, mientras que, para la teoría contemporánea, el proceso apofático de nombrar 

mediante un rodeo se convierte en una nueva posibilidad de dicción a través de la 

diseminación, y en oposición a la determinación semántica. Como muchos críticos han 

observado, el pensamiento posmoderno, y en particular la deconstrucción, presenta un afán 

apofático y negativo para integrar lo que se encuentra en esos espacios liminales entre lo 

objetivo y lo subjetivo (Wright, 2009: 74; Cussen, Labrana y Andrade, 2018: 139), de lo 

(in)decible y lo (i)legible, huyendo de la distinción entre realidades más o menos expresables 

hacia una noción potencialmente extrañada de lo real, que también debe servirse del discurso 

para ser expresada. En la introducción al ensayo Languages of the Unsayable. The Play of Negativity 

in Literature and Literary Theory, Budick e Iser inciden en la doble dimensión de la negatividad:       

Negativity is shown to be operative in eliminating literalness and instilling in the exhibited 
position a self-consuming tendency. In others, it is examined in its function of marking a 
threshold in the ways of knowing, acting and speaking. […] Negativity also emerges as an 
erasure of being and as self-cancellation of its own discernible operation (1996: xii). 

Este «giro negativo» de los lenguajes poético, filosófico e histórico (Budick e Iser, 

1996: xi) se opone a la dialéctica hegeliana que se reapropia de la negatividad hacia la síntesis. 

Bajo esta nueva perspectiva, la antítesis se conformaría como una estructura habilitante en sí 

misma, operativa también como «antithesis to the empirical world which, as antithesis, 

incipiently affirms something that is as yet absent, though heralded» (xiii). Cabe matizar, y es 

uno de los puntos de convergencia de la bibliografía al respecto, que ese uso negativo del 

lenguaje o sus operaciones no son nunca equivalentes a la nada o la absoluta negatividad, 



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

96 

 

sino que se mantienen en el proceso de transformación (xii-xiii): cancelan, interrumpen o 

deshacen el discurso (Franke, 2007: 1), no remiten a la nada, sino que «utilizan la palabra para 

la expresión de la nada, para retrotraerla sobre sí misma, dejarla en blanco de significado» 

(Cussen, Labrana y Andrade, 2018: 143), en alusión a la propia posibilidad enunciadora de 

un signo vacío, no de un espacio vacío, como ocurre con muchos de los recursos logofágicos 

en los que nos fijaremos para el análisis de Mi paese salvaje (2021). Un signo vacío que, 

paradójicamente, señala la presencia de esa vacuidad, rellenándola, de tal modo que «an 

aesthetic reduction, as well as a totalization of the self, is avoided in this play of the text» 

(Budick e Iser, 1996: xiv). Así, la relación entre ausencia y presencia «comes to the fore in 

which exclusions both stabilize and challenge the pragmatic meanings reached» (12), 

apuntando hacia la volatibilidad, pero no a la falta de sentido de los significados. Este modo 

diseminación semántica se encuentra potencialmente presente en toda representación 

mediante el lenguaje, pues «once the apophatic discourse is analyzed in its logical-

grammatical form, if it is not merely sterile, repetitive, obscurantist, mechanical, it perhaps 

leads us to consider the becoming-theological of all discourse» (Derrida, 1996: 6), 

entendiendo aquí lo teológico desde esa connotación apofática. Quisiera, con esta idea en 

mente, matizarla un poco más desde la teoría literaria y la literatura mística, con el fin de 

vincularlas a estrategias formales y proponer análisis lírico-textuales funcionales. 

El razonamiento derrideano de la presencia de lo que llamamos Dios en su 

comprensión como amalgama de todas las cualidades negativas (1996: 6)  es una idea que 

también se encuentra presente a lo largo de la tradición de la mística. Para el discurso teórico-

literario, no obstante, quizás sea una operación más directa proponer que es en esa apertura 

del signo con respecto al significado donde se da la negatividad. No en todos los casos, pues 

podría entonces identificarse toda escritura poética como apofática, sino en aquellos en los 

que, como en cualquier obra de arte organizada por medio de relaciones internas, una suma 

de rasgos remita a esa lectura negativa. Así, las remisiones internas se considerarán como tal 

en tanto que refieran a la relación con una realidad trascendental que podemos vincular con 

la intertextualidad mística (Haas, 2006: 65), en este caso apofática, de donde surge el término. 

Es decir, nos interesarán como apofáticos no todos los textos poéticos en los que las 

asociaciones emocionales sobrepasan la función representativa hacia un nuevo tipo de 

significación (Gibbons, 2007: 19), pues ese proceso de nombrar, aunque no de representar, 

es catafático por definición, anulando la propia distinción inicial. Tampoco nos interesarán 



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

97 

 

aquí —aunque sí podrían estos considerarse textos apofáticos— aquellos que remiten a toda 

escritura desde su afasia, en el sentido derrideano. Por el contrario, nos centraremos en textos 

en los que ese algo inefable se identifica, como en la tradición mística, con la divinidad, y no 

al contrario. Por ello se ha elegido, para ilustrar esta amalgama de rasgos, un texto en el que 

lo divino está presente de manera explícita y la formalización de los atributos de negatividad 

poética aparece con relación a esa presencia trascendente.  

Ángela Segovia, en su ensayo «El vado de la lírica», reflexiona sobre esa «brecha del 

yo con el mundo y con los otros, representada por la brecha insalvable entre el yo y el ser 

amado, que pasa a ser fundamento de la lírica» (2020: 38). Tenemos, por lo tanto, esos tres 

elementos consecutivos sobre los que se construye la idea de la negatividad poética: primero 

un espacio en blanco en la posibilidad comunicacional —«el yo con el mundo»— que se 

manifiesta literariamente de diversas maneras a lo largo de aquella/s tradición/es que se ha/n 

interesado por ese hueco —esa «brecha insalvable entre el yo y el ser amado», como ejemplo 

paradigmático de la mística nupcial—; para, por último, crear el objeto poético —«la lírica»—

. La conversión del primer vacío en el segundo vacío es el proceso que nos interesa, aquel 

que convierte «the inexpressible that, indeed, exists» en algo que, «shows itself», siendo ese 

algo que se revela, que se muestra, en este caso, por medio del lenguaje de la poesía, «the 

mystical» (Wittgenstein, [1921] 2012: 144)1. Así, lo místico en el sentido de lo poético-

apofático remite a esos usos del lenguaje que, desde la consciencia de la construcción de 

significado en desplazamiento por el contacto con cada contexto cultural o literario —Dios 

como el amado en la mística nupcial, el proceso mistagógico como perfeccionamiento 

caballeresco en la mística cortés, o Dios como dispositivo de reflexión sobre las cualidades 

ontológicas en la mística renana—, erige un texto donde esos recursos son puestos al servicio 

del vaciamiento del significado, no como negación, sino como apertura.  

Apelando a lo estrictamente literario, ya Hugo Friedrich señalaba cómo las categorías 

de la lírica contemporánea, más allá de sus motivos, temas o formas, son negativas en sí 

mismas (1974: 27), como ocurre con los conceptos de «deformation, depersonalization, 

obscurity, dehumanization, incongruency, dissonance» (Culler, 1996: 189); o «disorientation, 

                                                
1 Por supuesto, no nos referimos aquí a la mística en su sentido etimológico, «del griego myein o myeiszai que 
significa «cerrar, cerrar la boca», raíz que comparte con misterio (Santiago, 1998: xii), si no a la tradición literaria 
que de ella se deriva y que, si bien comparte la idea de misterio, ha abierto la boca y ha dicho, o tratado de decir, 
algo sobre ese «encuentro con la divinidad en el interior del alma» (xii).  



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

98 

 

disintegration of the familiar, lost of order, incoherence, fragmentation, reversibility, additive 

style» (Friedrich, 1974: 8-9), en aparente comunión con la idea del oscurantismo de los tipos 

de discurso que aquí nos interesan —el místico, el poético y el de la posmodernidad—. No 

obstante, esta idea es rebatida por Derrida pues, aunque sin duda la simbología sagrada y el 

modo de composición de este tipo de discurso estético obliga a definiciones negativas, en 

tanto que son descriptivas de sus fenómenos, no significa esto que los términos de análisis 

deban volverse también herméticos, simbólicos o sagrados (1996: 18-24), lo que los haría 

inoperantes. El objetivo de este artículo es, por tanto, proponer un conjunto de rasgos 

formales, elementos temáticos o realizaciones retóricas2 que pueden ser identificables y 

rastreables en las obras literarias contemporáneas, partiendo de su tradición de uso para 

observar su operatividad o desplazamiento. Para ello, usaremos de modo ilustrativo la obra 

de Ángela Segovia, en concreto Mi paese salvaje, por sus elementos de recepción de lo místico 

comprendido estrictamente —ese «encuentro con la divinidad» (Santiago, 1998: 12)— y el 

entramado apofático que crean las relaciones entre sus elementos internos.  

      

2. MI PAESE SALVAJE  Y LA POÉTICA RUPTURISTA: HACIA UNA TAXONOMÍA DEL SILENCIO     

Mi paese salvaje resulta de particular utilidad por su imbricación en un panorama de poéticas 

rupturistas (López Fernández, 2018: 180-181; Molina Morales, 2018: 222-223) que, frente a 

la aparente confianza en la correspondencia signo-referente de otros modelos, buscarán —

retomando las vanguardias del siglo pasado— un «lenguaje más autorreflexivo y en continuo 

juego consigo mismo» (Alonso González, 2023: 280). Este «cansancio (y desconfianza) del 

lenguaje tradicional, hacia un trabajo de construcción desde la “herida” del orden discursivo» 

(Molina Morales, 2018: 234) supone en sí mismo un ahondamiento en el papel del signo 

poético. Es así, partiendo de la «fractura entre el yo que habla y el lenguaje» (Santamaría, 

2017: 75) y la tensión entre lenguaje y verdad (López Fernández, 2018: 180), como se buscan 

recursos formales que remitan a esos huecos. Como ha analizado Alonso González, en cuyo 

meticuloso estudio se apoya este escrito para ampliar la relación intertextual con la mística 

hacia la comprensión de lo apofático-negativo y su formalización logofágica en el poemario 

de Segovia, esta apelación a los espacios de indeterminación del sentido constituye una 

                                                
2 Siguiendo a Gibbons (2008), no parece que se pueda constituir tal cosa como una “poética apofática”, pero 
tampoco parece ser simplemente «another kind of poetic thinking» (2008: 40), sino un conjunto de cualidades 
que remitan a esa posibilidad de lectura desde el entramado textual.  



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

99 

 

poética de la fragilidad y del ablandamiento de la lengua que retoma de manera clara pero 

también subversiva elementos de la tradición mística (2023: 280-281). No nos detendremos 

a dilucidar si esto permite categorizar el texto dentro de lo que se ha denominado en los 

últimos años como «neomística» (Helgueta Manso, 2023), «postmística» (Vidorreta, 2022), 

«nueva mística» (Martínez-Falero, 2014), etcétera —pues no es el fin de este escrito 

determinar si cuestiones extratextuales como la secularización o la proliferación de nuevas 

realizaciones de los contenidos semánticos de la mística tradicional constituyen elementos de 

ruptura o continuidad con la tradición—, pero sí apelar a ellos desde su presencia ineludible 

y rastreable dentro de la tradición apofática y místico-literaria.  

Por terminar de matizar, no nos referimos en ningún caso a las categorías negativas 

de la lírica como aquellos procedimientos que la vacían de todo «except the movement of 

consciousness» (Culler, 1996: 197), o como un proceso compositivo de orden fonético en el 

que «words themselves evoke other words» (Gibbons, 2008: 40). Por supuesto, hay 

entramados sonoros, fonéticos y rítmicos, que serán fundamentales para el análisis, pero 

fijaremos la atención en ellos como recursos de la afasia mística, como el balbuceo, la ecolalia 

o la xenoglosia, y no desde la idea de composición pasiva3. Así, los recursos negativos en el 

poema obedecerán a una intencionalidad prevista, diseñada, que permite «“inscribir”, de un 

modo derrideano […] la marca en negativo de una desaparición» (López Parada, 2020: 189), 

la de la posibilidad de representar, en este caso, lo trascendental.  

 

2.1. Poemas-ORACIONE: dieu, el hueso y la vasija      

Uno de los recursos formales más explícitos que nos remiten a esta posibilidad de lectura es 

el uso paratextual de los que llamaremos poemas-ORACIONE4 en Mi paese salvaje: 

ORACIONE DE LOS ÁNGELE (2021: 65), ORACIONE DE LA DONCELLA 

ENCADENADA (93), ORACIONE DEL POLEN (124) y ORACIONE DEL VASO 

(136). Ya Pseudo-Dionisio de Areopagita, en su definición de los teologemas apofáticos, dirá 

que es necesario «comenzar con oraciones» (Pseudo-Dionisio, 1980: 130), pues para llegar a 

                                                
3 Parece necesario matizar esta idea en defensa de un análisis textual, pues mucha de la bibliografía consultada 
—el ya citado Gibbons (2008: 40), Derrida (2009: 32), Helgueta (2023: 541), etc.— menciona el proceso 
creativo vinculado a un cierto tipo de pasividad, como característica que —aunque presente también en la 
tradición mística— no parece rastreable en el estudio poético.  
4 Con el fin de respetar la estética del poemario y la imbricación de las lenguas en formación o los segmentos 
logofágicos en el discurso, se señalarán como neologismos en cursiva solo las transcripciones de las mismas 
fuera de las citas, manteniendo el texto citado con sus tipografías originales. 



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

100 

 

la unión es primero necesario hablar, orar, acerca de los lugares, las distancias y los nombres 

de las cosas (Derrida, 1996: 43). El proceso de oración, explica Pseudo-Dionisio a su 

discípulo, es un espacio de intimidad que posibilita la ascensión a través de todo lo que es 

remembranza de lo divino en lo humano (1980: 129). Vemos entonces cómo las 

ORACIONE comienzan con el afán de nombrar las cosas, lo material, pues quizás, como se 

expone en otro poema, «las cosas del cuerpo / sean la única prueba / de las cosas del alma 

/ […] / quizás / hay que verlo todo desde el misterio / pero quizás ese misterio / está aquí 

a cada momento / en los detalles más nimios» (Segovia, 2021: 118).  

También se inauguran las ORACIONE desde la idea de crear y comunicar la 

intimidad: «Mi amor Te escribo / Una palabra en la frente / Esa palabra / Es mi frente» (65), 

pero también cómo en la primera de ellas se termina con una doble despedida: «Adiós» (65), 

que da lugar al «FINE del mundo» (67), dentro del cual se da la segunda ORACIONE DE 

LA DONCELLA ENCADENADA. En ella ocurre ya el encuentro con la divinidad, 

primero inundado por el silencio de dieu:      

por qué tiene 
que matarme 

cada que 
cada que cae 

una folia 
dieu  por qué  

      
não responde 

      
dieu no tiene palabras 

sólo tiene 
sólo tiene viento 

(94). 

Con el devenir del poema, el susurro por el rezo de los animales —«pray pray / 

susurra su aliento» (95) se convierte en «la mano de dieu» que «dice / con su viento» (96):       

—levanta doncella 
tu cabeza 

coloca tu mano 
sobre el cuello 
nel medio de tu 

garganta hay un hueso 
llama hioide 

búscalo 
      

yo lo busqué y un punto 
dolía 

¡ah!, dighe (pero bajito) 
—tu hioide e  



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

101 

 

la coraza de tu spirito 
na guarda el viento 
que a la voz da vida 

(98). 

Merece la pena hacer una pausa en el camino para tratar el motivo del hioide5. A pesar 

de mencionarse directamente solo en cuatro ocasiones, tres en este poema y una última en la 

sección —«Presentaciones de las conclusiones en la forma de un diagrama» (149-151)—, el 

hioide es un motivo central en el poemario. El diagrama permite, a través de la transparencia 

de la página, superponer visualmente una vasija y tres conjuntos de huesos entre los que se 

encuentra el hioides, aquel que rodea nuestra garganta y sirve como punto de inserción para 

los músculos de la deglución, la respiración y la fonación.       

El hioide remite a la doble imposibilidad de conocer y de decir siempre truncada por 

su propia promesa, como muestra la ORACIONE DEL VASO: «Yo quería aprenderlo / 

todo / y de nuevo otra vez / el hueso / me anudaba la garganta» (137), «un hueso en forma 

de u—Que crece y lo llena todo—Y no deja hueco a las palabras» (131). En la ORACIONE 

DEL VASO el interlocutor no es dieu sino el príncipe, personaje cargado de atributos 

crísticos que, ante esta queja, responde: «No quieras saberlo todo / y acepta el don que 

recibes […] También un poema es un vaso / en el vacío» (139). Esta imagen, repetida en el 

diagrama, remite directamente a la tradición mística desde la concepción del cuerpo místico-

visionario no como un lugar cerrado6, sino como un «recipiente conectado a una fuente» 

(Keller, 2006: 57) de la que mana la voluntad divina. Sin embargo, si la concepción de autoría 

de la mística medieval implica que todo texto, en tanto que efluvio divino que surge de Dios, 

es simplemente volcado en la vasija de lo humano —pues no se contempla la posibilidad de 

creación ex nihilo (64)—, el príncipe parece sugerir que el poema sería otra vasija en la que 

aquellos con el don de la poesía pueden también depositar eso que falta «entre el dolor y la 

joi»: es decir, «el amor» (Segovia, 2021: 140). Tras el encuentro con el príncipe, que termina 

con el rechazo a la impenetrabilidad del cuerpo, «que se abre / sin ninguna / resistencia» 

(143), comienza la VISIONE DE LA CONFIANZA, tema general al que regresaremos tras 

abordar la cuestión de la lengua balbuciente, que también la condiciona.  

                                                
5 En castellano, la denominación médica de este hueso en forma de herradura, que se ubica en la parte superior 
del cuello y sirve como soporte estructural de la lengua, es «hioides». Sin embargo, en catalán y en gallego es 
«hioide». 
6 No profundizaremos aquí en el proceso de ablandamiento y apertura del sujeto poético en Mi paese salvaje, 
pues que este tema ya ha sido analizado con gran diligencia por Alonso González en «Ablandar el cuerpo, 
ablandar la lengua, ablandar la tradición: Mi paese salvaje de Ángela Segovia» (2024).  



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

102 

 

 

2.2. Lengua en formación, ecolalia y la anulación de contrarios 

Como ya se ha podido intuir en la lectura de los poemas, en Mi paese salvaje prima una 

inestabilidad del significado que se construye a través de lo que distinguiremos como diversos 

modos de balbuceo, que contribuyen a la elusión del «order and the structure of predicative 

discourse» (Derrida, 1996: 4). El balbuceo, como muchas de las cualidades del lenguaje 

apofático, puede darse en los distintos niveles, siempre porosos, del artificio textual. Ese      

momento de indeterminación, de imposibilidad del lenguaje, de ese «no sé qué que queda 

balbuciendo» de San Juan de la Cruz es explicado por Barthes en El susurro del lenguaje (1984).       

Imaginémonos el lenguaje como una máquina que operaría utópicamente siempre de 

manera óptima con un constante murmullo que, como ocurre con el motor de un coche, 

indica su correcto funcionamiento, «ese sentido que permitiría oír una exención de los 

sentidos o […] ese sin-sentido que dejaría oír a lo lejos un sentido, […] algo colectivo que 

está funcionando» (1984: 100). Sin embargo, la lengua parece condenada a la interrupción de 

ese susurro, al momento ruidoso que alarma sobre una avería, un problema, en el correcto 

funcionamiento de la maquinaria. Esa interrupción en el susurro del motor sería el balbuceo 

de la lengua, «condenada al farfulleo, y la escritura, al silencio, […] pues siempre queda 

demasiado sentido para que el lenguaje logre el placer que sería el propio de su materia» (101). 

No obstante, para Barthes, este farfulleo implica un ensanchamiento de la lengua, una 

desnaturalización en la que «el significante fónico, métrico, vocal, se desplegaría en toda su 

suntuosidad» (101) sin eliminar el sentido, sino posicionándolo como un horizonte, un 

fondo, un lugar al que se desearía llegar y cuya presencia se intuye, pero aún no se consigue 

en la interferencia del susurro.  

En la obra de Ángela Segovia podemos distinguir la realización poética de la 

tendencia balbuciente en tres categorías: la primera, como una vacilación léxica u oracional 

que se manifiesta a partir del tartamudeo; la segunda, por medio de elementos a medio 

camino entre las primeras y la interjección o la onomatopeya, con un afán sonoro 

predominante que relacionaremos con la ecolalia; y, por último, a nivel estructural, la idea de 

la lengua en formación. Las dos primeras se dan con especial prominencia en los momentos 

en los que la voz poética se encuentra frente a entidades que remiten a la divinidad y en los 

poemas-ORACIONE. La vacilación enunciadora por medio de la separación de palabras en 

versos como «Per / dóname vos / […] / Per / dóname por favor»— y la repetición de 



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

103 

 

estructuras —«cada que / cada que cae / una folia» (94)—, se trenza así con modos más 

explícitos de tartamudeo léxico:      

hola 
hola dieu      hola mi dieu 

es mi 
pray 
estoy 

tan contenta de verle 
que me bailan los 

espí 
espír 
itus 

de dentro 
(96). 

Ese tartamudeo de la voz remite al temblor, a la experiencia singular del no-saber en 

la que el yo tartamudea, «incapaz de terminar la frase autoposicional que justamente 

interrumpe el temblor» (Derrida, 2009: 24-25). Como ocurre en el poema, para el filósofo 

francés hay en toda la tradición abrahámica: 

al menos desde san Pablo a Kierkegaard, el temor o el temblor ante Dios, una suerte de 
quakerismo universal (el quaker es alguien que tiembla ante […] Dios), sugerir pues que todo 
temblor de manera literal o metonímica, tiembla ante Dios, o más aún: Dios es en principio 
el nombre que nombra aquello ante lo que siempre temblamos (26).      

A veces el temblor ante esa hiperesencia se manifiesta en el tartamudeo, pero también 

a través de elementos logofágicos —λόγος φαγία, devoradores de sentido—, mediante los 

cuales la escritura «se suspende, se nombra incompleta, se queda en blanco, se tacha o, hecha 

logorrea, se multiplica, disemina el texto en textos o se dice en una lengua que no le pertenece, 

o incluso en una que no pertenece a nadie, un habla sin lengua» (Blesa, 1998: 16), como será 

analizado consiguientemente. Estos segmentos parecen, en ocasiones, fragmentos de otras 

palabras, como ocurre, por ejemplo, con «ara ara», que podría remitir a «ahora» o a los verbos 

«parar» o «arar», y a menudo se presentan repetidos, pero      manteniendo velado su 

significado. Al principio del texto, leemos: «Ara es la palabra / Que hay que decir / Sin duda 

ha funcionado / Miren si no  ara ara» (2021: 23), mientras que, con el desarrollo del 

poemario y al llegar a los poemas-ORACIONE, la realización no es explicativa sino sugestiva, 

ante esa explicitada imposibilidad de decir y de determinar dicho acontecimiento —de decir 

o no-decir— ante la divinidad: 

y la bolita 
no sé cómo decirlo 

se 



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

104 

 

doblaba 
ará 
ará 

hasta girar 
de mi garganta 

la vida 
      

cuánto he llorado después 
plorar plorar 

ah la la 
(98-99). 

La función, por lo tanto, al menos en el caso del «ará ará», pero podríamos 

extrapolarla también a los «ah la la», a los «shhhhh» o a los «ras ras» será casi la de una 

onomatopeya de la doblez, del llanto, del silencio o de la desaparición, respectivamente. Cabe 

mencionar, en relación con la estética de lo líquido asociada a la tradición místico-visionaria, 

la caída de la palabra en el llanto y su sonoridad, ya que el «don de lágrimas» no solo incide 

en la condición de recipiente del cuerpo visionario ya expuesta (Keller, 2006: 56), sino 

también en su desbordamiento ante lo divino. Estos elementos se realizan, por lo tanto, de 

manera logofágica pero referencial —dentro de la estructura del poema—, sugiriendo la 

apertura de su significado desde las relaciones semánticas imbricadas con su materialidad.  

La palabra, el logos, aparece «drawn inward according to the measure of the ascent» 

(Derrida, 1996: 11) en el acercamiento del yo lírico a la figura de la divinidad. En la escritura 

logofágica, la palabra ha sido devorada, pero regresa al texto como huella a través de su 

«(des)materialización en un desplazamiento hacia (o más allá de) los límites» (Molina Gil, 

2017: 60). De este modo, las lexicalizaciones sonoras y rítmicas, desde su materialidad verbal 

y acústica, realizan «una victoria del ser sobre el sentido, de lo indecible sobre el lenguaje 

[…], una alegoría del fracaso de la voz lírica exploradora de las posibilidades lingüísticas frente 

a la totalidad del ser» (López Soto, 2017: 173). O, si dejamos hablar al poema: 

Te gustan esas palabras 
Que no significan nada 
Porque puedes llenarlas 

De cosas oscuras 
Como tu alma 

O como dios (Segovia, 2021: 43).      

Un camino complementario para comprender la intención onomatopéyica del 

lenguaje sería a través de la ecolalia —ἠχώ λαλιά, «el habla en eco»—, tal y como la explica 

Heller-Roazen. Es decir, no como un trastorno del habla, sino como una figura del lenguaje 

que comprende sus límites desde su origen y, para enfrentar la resistencia semántica, vuelve 



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

105 

 

sobre sí, olvida la lengua y retoma el balbuceo infantil (Heller-Roazen, 2008: 11; Milone, 

2019: 1, 4). Desde este punto de vista, «un poema es una ruptura de la dicción acostumbrada, 

un balbuceo liberador proveedor de todas las articulaciones posibles […] ya que el niño 

parece olvidar no la lengua, sino la capacidad infinita para la articulación indiferenciada» 

(Heller-Roazen, 2008: 11). La ecolalia como figura del lenguaje, por lo tanto, genera en el 

poema «un eco de otra habla y algo diferente a ella» (12); que remiten, con igual resultado 

pero distinto origen, a la «materialidad sonora e infinitamente fónica de la escena primaria de 

la lengua» (Milone, 2019: 4) para, desde esa región intermedia entre el balbucir y el decir, 

enunciar lo fonético. 

Otro recurso logofágico es el que encontramos en el uso de la bella lengua en 

formación presente a lo largo de todo el texto y que acoge, bajo la influencia del poeta 

tempranomoderno François Villon, un lenguaje intermedio en la evolución entre el latín y 

las lenguas romances (Rodríguez Ramos, 2023: 269). La lengua balbuciente, desde los 

prolegómenos de nuevos modos de decir, aleja el discurso poético del logos hacia una 

enunciación que, como señala Piera Martín, funciona como un elemento cognitivo en la 

configuración del mundo creado (2021: 296): en este caso, del poema. Se rehúyen así los 

convencionalismos por medio de esa semántica rizomática, a través de la superposición de 

lenguas romance «en la que significante, significado y referente vacilan» (Rodríguez Ramos, 

2023: 270). Por medio del balbuceo en los modos de pronunciación, pero también de las 

asociaciones semánticas y las alteraciones fonéticas, se constituye esa lengua aún inestable, 

en ese punto intermedio entre la subjetivación y la normalización.  

El interés por las «lenguas blandas» (pregramaticales) no es balbuciente en tanto que 

falta de significado, sino precisamente como elemento oscilante, casi como un «lenguaje 

poroso, metalógico y puente […] entre lenguas y fonemas que se encuentran en tierra de 

nadie» (Rodríguez Ramos, 2023: 271). Así, encontramos voces del occitano, castellano 

antiguo, italiano, portugués, inglés o alemán, que remiten a una xenoglosia, con origen en los 

Hechos de los Apóstoles, como proceso que refiere un éxtasis en el que el sujeto extático habla 

en una lengua humana no aprendida —en oposición a la glosolalia, en la que el discurso se 

daría en una lengua angelical o no humana (López Soto, 2017: 171)—. En esta concepción, 

la idea de regresión a un balbuceo infantil está también presente, pero con el añadido 

psicoanalítico de una «memoria oculta y repentinamente exaltada» (172): aun así, 

proponemos que esta remisión supone, al menos en el texto poético, una estetización y 



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

106 

 

ampliación del significante. De este modo, a través de la pluralidad de morfologías y 

sonoridades sugeridas y pluralmente connotadas, se construye el mapa negativo de 

significados, gracias al vaciamiento y ensanchamiento de los significantes.  

Además de las incursiones de la xenoglosia, aparecen también en Mi paese salvaje 

términos que celebran el devaneo morfosintáctico entre unas formas y otras, como se ha 

podido ya apreciar en muchos de los fragmentos reproducidos. Aunque sin duda 

balbucientes y ablandadas con respecto a la lengua común, los fenómenos logofágicos a los 

que puede adscribirse esta tendencia son varios. Por una parte, podemos pensar en la 

babelización de la escritura que Túa Blesa define como un uso de vocablos ajenos que actúan 

como ruido (1998: 38). Por otra, en pinceladas glosolálicas, tal y como son definidas por 

Agamben, es decir, como esas palabras que remiten al habla, a su materialidad y a sus 

características presemánticas, que ponen el centro en el hecho de que hay lenguaje, no de lo 

que este signifique (Milone, 2019: 6-7). O, por último y de manera complementaria, al afán 

por dejar resonar la oralidad para «hacer confluir la oposición básica (habla/escritura) de la 

metafísica de Derrida» (López Fernández, 2018: 191). De lo que no cabe duda es de que esa 

agramaticalidad remite a lo que para Ossola es el motivo de la propensión mística al 

neologismo:       

La insuficiencia de la lengua frente a lo que la sobrepasa puede producir tanto el silencio 
como un fervor propenso al neologismo, por sed de una adecuación imposible entre el decir 
y la visión. […] Este léxico es un territorio de desprendimiento: escapa a la definición allí 
mismo donde quiere agarrar (2006: 13).      

Otro rasgo de negatividad poética que retoma la tradición mística de manera clara, 

operando a nivel oracional o textual con los mismos procedimientos de determinación e 

indeterminación, es el discurso contradictorio. La imposibilidad referencial que, por una 

parte, moviliza el discurso místico, requiere de la oposición de los atributos del ser para poder 

sugerir la inexpresabilidad. Así, lo indecible aparece textualizado como «neither this nor that, 

neither sensible nor intelligible, neither positive nor negative» (Derrida, 1996: 4). La 

enunciación se convierte en una brújula que ya no reconoce el norte como punto de 

referencia y se debate, por tanto, entre sus polos.  

Este devenir bamboleante hacia el sentido, de especial importancia en la que se ha 

denominado mística de la esencia, es formalizado por ejemplo por Margarita Porete en su 

famoso pasaje «esta Alma, lo tiene todo y no tiene nada, lo sabe todo y no sabe nada, lo 

quiere todo y no quiere nada» (2015: 49). Encontramos en Mi paese salvaje estructuras 



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

107 

 

parecidas, como: «los ojos [del alma bruta] que ven lo que hay que ver, y que ven lo que no 

hay que ver en su forma imposible, es decir, que lo ven sin verlo» (2021: 9), o la oposición 

entre luz y oscuridad, con atributos que terminan intercambiándose, que se da en el poema 

OTRA VEZ UNA PESTAÑA (120). Todo el texto se desarrolla en una amalgama de 

contrastes y negaciones —persistentes y enfatizadas con el uso de la forma del castellano 

antiguo «non» a lo largo de la composición—, hasta crear un fluir de indeterminaciones que 

anula la propia percepción de las mismas como opuestos.   

Todos estos recursos y rasgos formalizan, en la tradición místico-visionaria, la 

experiencia de encuentro con la divinidad y los efectos de lenguaje que provoca. De manera 

explícita, son utilizados de modo análogo en los pasajes de Mi paese salvaje, en los que el yo 

lírico se encuentra ante esa existencia más fuerte que es dieu, pero se utilizan de manera 

superpuesta para la construcción de una poética de la ruptura neovanguardista que, si bien 

bebe de estas influencias, las usa también para la relación con otras existencias inefables, 

como es el propio lenguaje. Las implicaciones ya expuestas de oscilación, vaciamiento, 

retrotracción o balbucencia remiten, en última instancia, a un anuncio del significado, aún 

por llegar. En palabras del poema, esas frutas «muy verdes», «con el sabor sólo anunciado» 

(38); es decir, una escritura «devoradora del sentido o de la palabra» (Piera Martín, 2021: 269), 

hasta tal punto que ya silencio y discurso «no se oponen, no se niegan, sino que se alían, se 

identifican» (Blesa, 1998: 15). Antes de pasar al último apartado y el espacio que tiene la 

saturación simbólica de la visión en la tradición y en el poema, a modo de conclusión, 

escuchemos una reflexión de la propia poeta: 

A la lengua como un flujo de ritmos sin sentidos, se opone la luz de la claraboya, como un 
ovni sin voluntad. el tipo de silogismo que le gusta practicar es el que tiene una herida. La 
herida del silogismo es tan grande que acaba por sustituirlo. La herida se llama: cansancio de 
significar (Segovia, 2016: 38). 

2.3.  La visión del sa(ver) 

Jean-Luc Nancy, en su tratamiento de las relaciones entre lo que es mostrado al lenguaje y lo 

que él muestra, parte de una noción de literatura y oralidad muy análoga a la que ya hemos 

tratado: «la literatura es oral antes de ser verbal» (2022: 210). Para él, lo literario surge de la 

separación entre logos y mythos, «que apela a una adhesión, a una simpatía, a una connivencia 

entre el auditorio y el recitador […] y no deja de murmurar como en trasfondo de su dicción: 

“ya sa(ves) lo que quiero decir”» (211): 



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

108 

 

En este querer imantado por el pensamiento […] que remite a la búsqueda de la expresión 
precisa (o verdadera) […] se distingue que «Ya sa(ves) lo que quiero decir» […] se sitúa en el 
lado de un anhelo que sabe su deseo alejado, puede que inaccesible.  
[…] La inminencia es la proximidad que se aproxima y que no deja de aproximarse pues, de 
llegar a producirse, aniquilaría la penetrante fuerza de su aproximación (212).       

Saber y ver son dos cuestiones que se relacionan, desde lo negativo, en la poesía 

místico-visionaria. Para esta reflexión es fundamental distinguir entre la mística como 

concepto general, en el que se encuentra su literatura; y, dentro de ella, los relatos visionarios, 

que, en ocasiones, conducen a la revelación de un conocimiento trascendental o al encuentro 

místico con el amado —aquel que se produce en la unión y la indistinción con la divinidad, 

como ocurre en Mi paese salvaje, ya al final: «Y ahora me sumergí. / En las. / Cosas.» (2021: 

163)—. En esta tradición, es el encuentro con esa divinidad el que genera la negación radical 

de la dicción tras el éxtasis unitario —por ejemplo, en Hadewijch: «Me inundó el gozo de la 

unión y caí en el abismo sin fondo, y salí de mi espíritu para esa hora de la que nada se puede 

decir» (2005: 117)—, mientras que la visión supone todavía un momento de elevación hacia 

ese momento de absoluta saturación y vacío de sentido. La elevación «towards that contact 

or vision […] corresponds to a rarefaction of signs, figures, symbols—and also of fictions, 

as well as of myths or poetry» (Derrida, 1996: 10), que se dan desde el proceso metonímico 

que transfiere los nombres de lo sensible a lo divino  (Pseudo-Dionisio, 1980: 217), y elevan 

la invocación a revelación por medio de la abstracción de sus componentes semánticos hacia 

lo simbólico.  

En la tradición medieval, que Mi paese salvaje toma como modelo habitual (Rodríguez 

López, 2023), el relato de la experiencia visionaria suele comenzar con un lugar de paso, que 

marca la frontera entre un espacio textual en el que la realidad se corresponde con una 

formalización más referencial, a otro espacio en el que los significados se han 

desautomatizado y los símbolos inundan la dicción. Este proceso es uno de los modos en los 

que aparece lo que Culler, siguiendo a Friedrich llama el proceso de entrealisierung 

(desrealización) en la poesía moderna y contemporánea, aquel que se caracteriza por una 

imaginación dictatorial (Friedrich, 1974: 169) en contra de la referencia y del lenguaje del 

mundo de lo real que impone una transformación o destrucción del mismo (Culler, 1996: 

191). Este mecanismo, que la mística —por ejemplo, de Hadewijch— toma de los modelos 

caballerescos cuando, en la primera de las visiones, atraviesa la pradera para llegar al espacio 

visionario (2005: 49), es usado también en Mi paese salvaje, donde primero el bosque (12-13) 



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

109 

 

y luego el autobuse (14-15) dan paso al lugar de lo simbólico, en el cual las jaras se han 

convertido en huesos y del centro del pecho del sujeto lírico sale un hilo negro: «era la muerte 

y al final estaba dieu» (15). Es además en estos espacios donde comienza la «neutralization 

of the person, the dehumanization of the lyrical persona» (Friedrich, 1974: 21): en este caso, 

hacia la unión con la divinidad.  

Más allá de los motivos simbólico-visionarios que aparecen en los fragmentos del 

poemario —y que son muchos: la notte, el príncipe amado, el pez, el cordero, la sal, y un largo 

etcétera—, nos interesa analizar el uso de la visión como motivo relacionado con el 

conocimiento. Como indica Alonso González, no es casual que tan solo en las primeras dos 

páginas de la obra, el campo léxico de la mirada aparezca hasta en veintiocho ocasiones «bajo 

la forma de los verbos ver y mirar y los sustantivos ojos, mirada, visión y ceguera» (2023: 

282), pues ante la falta de significado único se impone la impresión directa, la visión. Las 

heridas, en el paese salvaje, se hacen «Sin mediar palabra ni nada / Ni ninguna explicación / 

No hay explicación en mi paese salvaje» (26), solo herida. Las sombras se ven, pero no 

pueden tampoco decirse, «las palabras revolotean y se van» (83), «Shh», repite la voz del 

poema que mira «a través de las imágenes» (86), pues:      

¿Cuál es la verdad? 
Imposible saberlo 
sólo existe la visión y la visión 
tiene una movilización espiritual 
la movilización espiritual es multidireccional 
nuestro espíritu lanza rayos captadores de los rayos que lanzan los objetos 
y en medio de la batalla de los rayos la visión se conforma 
según domine uno u otro (87). 

Mediante estos recursos, que muestran, aun sin decir, lo que se quiere pero no se 

puede decir, lo que se demuestra es que «la herida del silogismo no ha de implicar el fin de 

toda lógica, sino más bien la instauración de una lógica nueva a través de sistemas 

paralógicos» (Piera Martín, 2021: 276), en una sustitución y remisión de términos de lo 

referencial a lo simbólico. De nuevo, este proceso de apertura del significado mediante la 

remisión de unos términos a otros —el ornamento, la abstracción, la desautomatización, 

etcétera— hace visible lo invisible, rodeándolo. Por ello pide perdón a Dios la voz en el 

texto: 

Perdóname señor por haber 
levantado 
de oro falso y esfuerzo 
altar 



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

110 

 

a lo que debía ser la savia  
invisible 
que corre por el suelo (141).       

Sin embargo, es con en este acto de mirar el vacío —«Mira lo que no sabes. […] Mira 

lo que cuela por dentro. […] Mira la corona roja de la flor de la jara. / Mira ahora el vacío. / 

Mira ahora el vacío. / Mira ahora el vacío» (160-161)— y de escribir de lo que se ve y lo que 

ya se sa(ve) pero no se sabe decir, como se consigue un nuevo modo de dicción —«Mira 

ahora mi cara sumergida en el rojo. […] Cuando una vez escribí sobre todas las cosas que vi 

y entonces las volví a ver» (161)— que remite, como en la mística, a una forma indudable de 

conocimiento de una verdad-otra que se da y se transmite por medio de la visión.   

 

3. CONCLUSIONES 

A pesar del «giro negativo» de todos los procesos del lenguaje que conforman el pensamiento 

posmoderno, se ha tratado de exponer cómo es posible identificar características que se ciñan 

a lo poético-literario para analizar textos que buscan formalizar la afasia del lenguaje. Con 

esta idea en mente, hemos querido apegarnos a la tradición de la teología negativa en el trato 

de los textos apofáticos y proponer algunos rasgos que, desde la recepción de la literatura 

mística —y sus motivos y temas—, permean en la poesía contemporánea. El texto elegido, 

Mi paese salvaje, parte de la premisa central del encuentro inefable con lo trascendental, 

entendido como Dios, para construir un entramado sígnico, simbólico y formal que favorece 

la lectura de sus elementos como negativos. De este modo, el uso de la forma oracional como 

medio para el acercamiento a dieu retoma ideas de la progresión del sujeto místico hacia lo 

abstracto, de la que ya trataban la teología negativa y los tratados mistagógicos medievales 

que resuenan en el poemario. El motivo del hioides, que representa uno de los núcleos 

temáticos de la obra, remite no solo a la condición humana de la afasia, sino también, desde 

el entramado intersemiótico que lo relaciona con la boca de la vasija en el diagrama, a la 

tradición de lo humano como recipiente de lo divino y su subversión contemporánea bajo la 

premisa de que también el arte y la poesía pueden llenar, vaciar y acentuar los huecos de lo 

real, desafiando el monopolio divino de la creación ex nihilo.  

El grueso del análisis, con su centro en la idea de la lengua en formación y el uso 

ecolálico y balbuciente de los elementos léxicos —pero también morfológicos y sintácticos— 

de los poemas, nos ha permitido comprender cómo los mecanismos logofágicos se articulan 

en el texto. El vaciamiento de sentido, asociado al encuentro con lo divino, se logra desde la 



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

111 

 

refracción del signo asemántico sobre sí mismo, lo que lo dota de nuevas posibilidades de 

dicción a través de su propia materia sonora (onomatopéyica y ecolálica) y desde la remisión 

a significados plurales por medio de la relación de elementos referenciales que lo habitan y 

acotan, sin determinarlo, en función del contexto poético. Por otra parte, la lengua en 

formación como estrategia estilística ahonda en la concepción de lo balbuciente como 

aquello que remite a sus propias condiciones de funcionamiento. En este caso, la oscilación 

material de esas lenguas blandas y el uso de la xenoglosia amplían las posibilidades de 

connotación en un mapa expansivo de significados y realizaciones léxicas potenciales. Todos 

estos recursos, así como la representación de la oralidad y la inclusión de ruido semántico en 

el poema, remiten (en regresión) hacia la tradición mística del neologismo como modo de 

lexicalizar el desprendimiento de sentido, pero también (sincrónicamente) al afán de las 

poéticas rupturistas por huir de la significación.  

Por último, se ha analizado una concepción de la visión según la cual, en Mi paese 

salvaje, se reformulan y tematizan los mecanismos de la literatura visionaria que, por medio 

del desbordamiento de imágenes, sustituyen la imposibilidad de la palabra. La propuesta del 

poemario no solo es una imitación de los modos de acumulación de elementos simbólicos, 

sino la consolidación de la propia idea de visión como espacio de acceso a una verdad poética 

que opera dentro de su propio entramado de imágenes y puntos de fuga en cuanto a la 

significación. Así, se proponen, de manera no exclusiva ni excluyente, estos rasgos y la 

metodología relacional utilizada para el estudio de las remisiones al signo vacío, los motivos 

apofáticos y las formalizaciones de origen místico-visionario como vías de análisis para la 

negatividad en la poesía contemporánea. En estos trabajos, como ocurre con la obra de 

Segovia, no encontramos una mera experimentación formal o búsqueda del extrañamiento, 

sino la propuesta de una poética de la sensibilidad y la percepción. La dislocación lingüística 

cuestiona así las formas y posibilidades de la representación y, con ello, la posición del sujeto 

con respecto al mundo, fracturando la relación signo-referente para abrir nuevos espacios 

desde los que habitar y enunciar la experiencia inefable de lo trascendental o del lenguaje. 

Terminemos, si se permite, como subraya el poemario que nos ha ayudado a extraer todas 

estas conclusiones: «Cosas. / Gentilmente, adiós» (2021: 164). 

      

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS      



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

112 

 

ALONSO GONZÁLEZ, Mario (2023), «Ablandar el cuerpo, ablandar la lengua, ablandar la tradición: 

Mi paese salvaje de Ángela Segovia», Tropelías. Revista de Teoría de la Literatura y Literatura 

Comparada, 40, pp. 279-296. 

ALONSO GONZÁLEZ, Mario (2024), «Entre el dolor y la “joi”: Mi paese salvaje de Ángela Segovia», en 

Fernando Ángel Moreno, Saúl Baonza, Val Caroca, Ana Macannuco, María Fernanda 

Martínez y Enrique Pérez-Plá (eds.), Manifestaciones del mal en la cultura contemporánea, Madrid, 

Guillermo Escolar Editor, pp. 55-75.  

AMBERES, Hadewijch de (2005), Visiones, ed. María Tabuyo Ortega, Barcelona, José Olañeta Editor.  

BARTHES, Roland (1984), El susurro del lenguaje. Más allá de la palabra y de la escritura, Barcelona, Paidós.  

BLESA, Túa (1998). Logofagias. Los trazos del silencio, Zaragoza, Universidad de Zaragoza. 

BUDICK, Sanford y ISER, Wolfgang (1996), «Introduction», en Sanford Budick y Wolfgang Iser (eds.), 

Languages of the unsayable. The play of Negativity in Literature and Literary Theory, Nueva York, 

Columbia University Press, pp. 11-21. 

CULLER, Jonathan (1996), «On the Negativity of Modern Poetry: Friedrich, Baudelaire, and the 

Critical Tradition», en Sanford Budick y Wolfgang Iser (eds.), Languages of the unsayable. The 

play of negativity in Literature and Literary Theory, New York, Columbia University Press, pp. 189-

208. 

CUSSEN, Felipe, LABRANA, Marcela y ANDRADE, Megumi (2018), «Poéticas negativas», Literatura y 

Lingüística, 37, pp. 137-161. 

DERRIDA, Jacques (1996), «How to Avoid Speaking: Denials», en Sanford Budick y Wolfgang Iser 

(eds.), Languages of the unsayable. The play of negativity in Literature and Literary Theory, New York, 

Columbia University Press, pp. 3-70. 

DERRIDA, Jacques (2009), «¿Cómo no temblar?», Acta Poética, vol. 30, no. 2, pp. 19-34.  

FRANKE, William (2007), On What Cannot Be Said. Apophatic Discourses in Philosophy, Religion, Literature 

and the Arts, Paris, University of Notre Dame Press. 

FRIEDRICH, Hugo (1974), The Structure of Modern Poetry, Evanston, Northwestern University Press. 

GIBBONS, Reginald (2007), «On Apophatic Poetics», The American Poetry Review, vol. 36, no. 6, pp. 19–

23. 

GIBBONS, Reginald (2008), «On Apophatic Poetics: Part Two», The American Poetry Review, vol. 37, no. 

2, pp. 39-45. 

HAAS, Alois (2006), «Mística en contexto», en Victoria Cirlot y Amador Vega (eds.), Mística y creación 

en el s. XX, Barcelona, Herder, pp. 35-47. 

HELGUETA MANSO, Javier (2023), «Neomisticismo en la poesía hispánica postsecular. 

Contextualización y propuesta metodológica», Pasavento. Revista de Estudios Hispánicos, vol. 11, 

no. 2, pp. 529-546. 



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

113 

 

HELLER-ROAZEN, Daniel (2008), Ecolalias: Sobre el olvido de las lenguas, Buenos Aires, Katz.  

KELLER, Hildegard (2006), «Abundancia. Una estética de lo líquido y su circulación en la Edad Media 

y en el siglo XX», en Victoria Cirlot y Amador Vega (eds.), Mística y creación en el s. XX, 

Barcelona, Herder, pp. 87-139. 

LÓPEZ FERNÁNDEZ, Álvaro (2018), «“La alegre libertad en la catástrofe”: tensiones entre lenguaje y 

verdad en la poesía española joven (2011-2018)», Kamchatka. Revista de análisis cultural, 11, pp. 

179-203.      

LÓPEZ PARADA, Esperanza (2020), «El trazo y la resistencia: formas poéticas de la ilegibilidad», en 

Selena Millares (ed.), La vanguardia y su huella, Madrid, Iberoamericana/Vervuert, pp. 167-202. 

LÓPEZ SOTO, Luis Alberto (2017), «Poesía y don de lenguas: ritmo y noción de significante», Connotas. 

Recista de crítica y teoría literarias, 17, pp. 169-183. 

MARTÍNEZ-FALERO, Luis (2014), «Del silencio a la palabra: la nueva mística de la segunda mitad del 

siglo XX», Castilla. Estudios de Literatura, 5, pp. 67-85. 

MILONE, Gabriela (2019), «La lengua en la lengua. El habla poética en el límite del lenguaje», Revista 

Laboratorio, 12, pp. 1-25. 

MOLINA GIL, Raúl (2017), «Sobre la convivencia del silencio y la palabra: para una revisión de la 

logofagia en la poesía española de las últimas décadas», Dirasat Hispánicas. Revista Tunecina de 

Estudios Hispánicos, 4, pp. 59-77.  

MOLINA MORALES, Guillermo (2018), «Lenguaje y poder en la poesía de María Salgado y de Ángela 

Segovia», Kamchatka. Revista de análisis cultural, 11, pp. 221-238. 

NANCY, Jean-Luc (2022), «Ya sa(ves) lo que quiero decir», Escritura e imagen, 18, pp. 207-218.  

OSSOLA, Carlo (2006), «Caminos de la mística: siglos XVIII-XX», en Victoria Cirlot y Amador Vega 

(eds.), Mística y creación en el s. XX,, Barcelona, Herder, pp. 87-139. 

PIERA MARTÍN, Lorenzo (2021), «Una consciencia autónoma: lectura cognitiva de Amor Divino de 

Ángela Segovia», en María Ángeles Pérez López, Borja Cano Vidal, Marta Pascua Canelo y 

Vega Sánchez Aparicio (eds.), Poesía (literatura actual en Castilla y León, 5), pp. 269-277. 

PORETE, Margarita (2015), El espejo de las almas simples, ed. y trad. Blanca Garí, Madrid, Siruela.  

PSEUDO-DIONISIO (1980), The Divine Names /The Mystical Theology, ed. y trad. John D. Jones, 

Milwaukee, Marquette University Press.  

RODRÍGUEZ RAMOS, Laura (2023), «La tradición en Amor divino de Ángela Segovia: Influencias de la 

literatura medieval en la poesía contemporánea», Tropelías. Revista de Teoría de la Literatura y      

Literatura Comparada, 40, pp. 267-277.  

SANTAMARÍA, Alberto (2017), «La imagen en el poema. Una proyección cartográfica de la poesía 

española reciente», Versants. Revista suiza de literaturas románicas, vol. 64, no. 3, pp. 67-79. 

SANTIAGO, Miguel de (1998), Antología de la poesía mística española, Barcelona, Verón.  



      

 
Bárbara Arango Serrano (2025), «“Hola hola dieu hola deu mío”. Propuestas teórico-apofáticas para el 
cansancio de significar en Mi paese salvaje (2021) de Ángela Segovia», Cuadernos de Aleph, 19, pp. 93-114. 
 

114 

 

SCHMIDT, Siegfried (1990), Fundamentos de la ciencia empírica de la literatura. El ámbito de actuación social de 

la literatura, Madrid, Taurus. 

SEGOVIA, Ángela (2016), La curva se volvió barricada, ed. Carlos Rod, Segovia, La uÑa RoTa. 

SEGOVIA, Ángela (2020), Pusieron debajo de mi mare un magüey, ed. Carlos Rod, Segovia, La uÑa RoTa. 

SEGOVIA, Ángela (2021), Mi paese salvaje, ed. Carlos Rod, Segovia, La uÑa RoTa. 

VIDORRETA, Almudena (2022), Las lectoras de Teresa. Postmística femenina en la literatura latinoamericana del 

siglo XX, Madrid, Verbum. 

WITTGENSTEIN, Ludwig ([1921] 2012), Tractatus lógico-philosophicus, Madrid, Alianza. 

WITTGENSTEIN, Ludwig ([1958] 2009), Los cuadernos azul y marrón, Madrid, Tecnos.  

WRIGHT, Patrick (2009), «Marguerite Porete’s Mirror of Simple Souls and the Subject of Annihilation», 

Mystics Quarterly, vol. 35, no. 3/4, pp- 63-98. 


